
ARQUITECTURA DE 

UNA CAÍDA 

 MOISÉS MORAO

Porque todo derrumbe tiene
 

SU PROPIA GEOMETRÍA.

06.11.198410.6652° N    63.2427° O

1
0
.4
8
8
0
° N
    6
6
.8
7
9
2
° O

4
0
.4
1
6
8
° N
    $3

.7
0
3
8
° O



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ARQUITECTURA  

DE UNA CAÍDA 
 
 

_____ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nada se derrumba por azar. 

Fue habitar y sostener durante demasiado tiempo 

una estructura que ya había empezado a colapsar. 
_____ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



LA ÚLTIMA IMAGEN 

Era mayo, pero un mayo extraño, de esos que no terminan de ser primavera ni invierno. 

El frío se colaba por la ropa como un recordatorio silencioso de que algo estaba fuera de 

lugar. Mi padre llevaba un pantalón marrón y una camisa blanca que le daba un aire casi 

solemne, acompañado de una fragilidad nueva que ningún hijo espera ver. A su lado, mi 

madre chaqueta negra, jeans, dignidad intacta en la mirada avanzaba como quien intenta 

sostener el cielo con las manos. 

Yo caminaba un paso detrás, entre ambos. El día anterior mi padre me había sujetado el 

hombro para una foto; en ese gesto había amor, orgullo y una forma silenciosa de decir 

“estoy aquí”. Pero ese día… su presencia era distinta. 

La silla de ruedas comenzó a avanzar hacia la puerta de embarque. Un joven la empujaba 

con cuidado. Sam caminaba a mi lado, apretándome la mano con una firmeza que no era 

de pareja, sino de sostén. Él intuía que yo estaba al límite, que por dentro algo ya se había 

resquebrajado. 

Había pasado dos años preparando su llegada a Madrid, imaginando mostrarles una vida 

ordenada, estable, luminosa. Me había mudado a una casa más grande con la intención de 

ofrecerles tranquilidad y orgullo. Quería que me vieran en calma, aunque por dentro 

atravesara un proceso complejo, marcado por noches difíciles y decisiones apresuradas. 

Deseaba que vieran a un hijo firme, incluso cuando mi mundo interior se sentía frágil. 

Sam lo percibía en mis silencios, en la forma en que contenía la respiración para no 

romperme, y por eso permanecía a mi lado aquel día, como si temiera que el frío de ese 

mayo extraño pudiera deshacerme. 

Pero esa mañana, toda construcción interna se quebró. 

La silla de ruedas se fue alejando. Mi padre, amante del canto, estaba debilitado por un 

proceso médico largo y confuso que había ido apagando poco a poco su voz, aquello que 

más lo definía. 

Mientras se perdía en la distancia lento, inevitable, inalcanzable sentí que algo dentro de 

mí se desprendía sin posibilidad de retorno. No hablé. No me moví. Solo pensé, desde un 

lugar profundamente humano, que ojalá esa no fuera la última imagen que conservaría de 

mi padre. 

Lo fue. 

Aunque entonces no lo sabía. 

Nadie lo sabía. 

Solo algo muy profundo lo presintió. 

 

LA CAÍDA EN MADRID 

Después del aeropuerto, Madrid dejó de ser una ciudad y se convirtió en un espejo que 

me devolvía una imagen que no reconocía. Las calles que antes eran rutina se volvieron 

ajenas. Lavapiés me pesaba, Atocha me vaciaba y la casa luminosa donde había 



depositado mi esperanza no lograba contener la oscuridad que empezaba a crecer 

rápidamente dentro de mí. 

Sam intentaba ser refugio, pero él también atravesaba su propio dolor. La pérdida de su 

madre había dejado una herida abierta y la enfermedad de su hermana lo mantenía al 

límite de sus fuerzas. Yo veía su esfuerzo por sostenerme mientras él mismo se 

tambaleaba, y aun así insistía en apoyarme en él, como si ambos no estuviéramos ya 

caminando sobre un terreno inestable. 

LA TRISTEZA SE VOLVIÓ UNA FORMA DE RESPIRAR. LA ANSIEDAD,  

UN RUIDO CONSTANTE DETRÁS DE CADA SILENCIO.  

La sensación de desarraigo crecía día tras día y, desde esa vulnerabilidad, comencé a 

buscar maneras de evadirme de mí mismo. Al principio fueron distracciones vacías, 

intentos fallidos de apagar el ruido interior. Pero la verdadera caída empezó cuando 

reapareció alguien de mi pasado. 

Alguien que había estado ahí desde la adolescencia, en Caracas. No era solo un amigo. 

Era una familia improvisada, nacida cuando dos jóvenes heridos aprenden a sobrevivir 

juntos. Compartimos casa, silencios y una forma temprana de entender el mundo marcada 

por la ausencia de referentes y responsabilidades asumidas demasiado pronto. 

Cuando llegó a Madrid, nuestras historias se reconocieron de inmediato. En ese contexto 

de fragilidad compartida tomé decisiones equivocadas que me llevaron a cruzar límites 

que hasta entonces no había traspasado. No lo viví como una elección consciente, sino 

como una forma de anestesiar el ruido interno que no sabía cómo sostener. Aquello que 

parecía un alivio momentáneo se convirtió rápidamente en un riesgo que empezó a 

consumirlo todo. 

Ese punto marcó un antes y un después. Mi caída dejó de ser solo interna y se volvió 

visible. Cuando viajé a San Sebastián arrastré conmigo ese estado, llevándolo a un 

entorno donde el desorden emocional encontró más eco del que yo era capaz de manejar. 

No buscaba compañía ni afecto. Buscaba no estar solo en mi propio incendio. 

No era amor. 

Era huida. 

 

Era una forma desesperada de no enfrentar lo que realmente me estaba rompiendo: el 

duelo por mi padre, la grieta con Sam, la guerra interna y el miedo a mostrarme mucho 

más vulnerable. 

Madrid se transformó en un laberinto y San Sebastián en un punto de quiebre. Cada paso 

era una mezcla de confusión y autoengaño. Aunque entonces no lo sabía, esa caída no era 

el final. Era la antesala de una transformación profunda, el inicio de un proceso que más 

adelante me obligaría a mirarme con honestidad y a reconstruirme desde otro lugar. 

 

 



EL OJO DE LA TORMENTA  

La muerte de mi padre no llegó como una noticia. Llegó como un impacto, como si 

alguien hubiera arrancado un pilar de mi pecho y me hubiera dejado en pie solo por 

inercia. Era abril de 2020. El mundo estaba detenido, el miedo flotaba en el aire y yo 

atravesaba un momento de profunda desconexión personal, intentando escapar de un 

vacío que no sabía nombrar. 

A las ocho de la mañana sonó el teléfono. Era mi madre. Su voz, quebrada e irreconocible, 

anticipaba lo que aún no podía asumir. Mi padre había fallecido. En ese instante no supe 

cómo reaccioné. Solo recuerdo la sensación de caer en un pozo que ya llevaba tiempo 

excavándose, pero esta vez sin ningún punto de apoyo. La imagen de él alejándose en 

aquella silla de ruedas volvió con una fuerza devastadora. Aquello que había temido en 

silencio se convirtió, de pronto, en realidad. 

Mientras intentaba recomponerme, la vida no dio tregua. Violeta, la hermana de Samuel, 

falleció. Él perdió a una de las personas más importantes de su vida en un momento en el 

que ambos estábamos emocionalmente desbordados. Yo no supe ver la magnitud de su 

dolor, ni habría tenido la fortaleza para sostenerlo. Cada uno estaba cayendo por su propio 

abismo. 

En medio de ese duelo compartido, una imagen terminó de quebrar lo poco que quedaba 

en pie. Samuel descubrió una prueba de mi desconcierto emocional, un reflejo de 

decisiones erráticas tomadas desde la huida y no desde la conciencia. Recuerdo su 

silencio, la incredulidad, el dolor contenido. La comprensión súbita de que había perdido 

a su compañero justo cuando más necesitaba apoyo. Nuestra relación se rompió, no por 

falta de amor, sino porque ninguno de los dos tenía ya recursos para sostener tanta carga. 

Mientras Sam se alejaba profundamente herido, yo me enredaba aún más en un vínculo 

marcado por la dependencia emocional y la evasión. Me sentía fragmentado, 

contradictorio, incapaz de elegir con claridad. Oscilaba entre el deseo de desaparecer y la 

necesidad de no quedarme solo conmigo mismo. Evitar el duelo, la culpa y la pérdida se 

había convertido en mi única estrategia, aunque me estuviera llevando a un lugar cada 

vez más oscuro. 

Quedé atrapado en un ciclo de pérdida y huida. Todo a mi alrededor parecía derrumbarse 

al mismo tiempo. Mi padre había muerto, Violeta había muerto, Samuel estaba roto y yo 

me encontraba en el centro de una tormenta interna sin herramientas para detenerla ni 

espacio emocional para llorar lo que realmente dolía. 

ESE FUE EL PUNTO MÁS BAJO. EL MÁS CRUDO. EL MÁS HUMANO.  

Y TAMBIÉN EL MÁS DETERMINANTE.  

Porque justo ahí, cuando ya no quedaba nada que sostener, apareció la constelación. No 

como una solución inmediata, sino como el primer gesto de algo distinto que estaba a 

punto de comenzar. 

 

 



LA CONSTELACIÓN 

La constelación no llegó después de la muerte de mi padre, ni después de la pérdida de 

mi cuñada, ni siquiera tras la ruptura con Sam. Llegó cuando ya había tocado fondo, 

cuando mi vida se había convertido en un incendio interno y yo no tenía fuerzas para 

apagarlo. Después de esas pérdidas no busqué sostenerme. Me dejé caer. Persistí en 

vínculos y conductas que profundizaban la evasión y el desorden, intentando silenciar por 

momentos una realidad que me resultaba insoportable. Cuanto más huía, más me hundía. 

Perdí mi trabajo, perdí estabilidad y perdí el control de mi propia vida, hasta que el cuerpo 

y la mente dijeron basta. 

El colapso no fue leve. Fue una ruptura interna que me desbordó por completo. Durante 

un tiempo perdí claridad, orientación y la capacidad de sostenerme solo. Cuando poco a 

poco empecé a recuperar contacto con la realidad, aún desde un lugar frágil y confuso, 

busqué responsables afuera. Era una reacción humana, inmediata y también injusta. Me 

alejé de personas importantes, corté vínculos de forma abrupta y dejé que otros hablaran 

por mí cuando yo no tenía fuerzas para hacerlo. En el fondo no estaba señalando a nadie. 

Estaba huyendo de mí mismo. 

El diagnóstico fue claro. No podía estar solo. Volver a mi casa no era una opción porque 

representaba todo lo que había perdido. Encontré entonces refugio en casa de El Cardo, 

un espacio improvisado que se convirtió en sostén cuando yo ya no tenía estructura 

interna. Estaba irreconocible, vulnerable, asustado, sin referencias claras. Un adulto 

atravesando una crisis profunda, con el cuerpo agotado y la mente a la intemperie. 

El Cardo me miró con una mezcla de firmeza y cuidado que solo se ofrece cuando alguien 

está al límite. No intentó arreglarme ni entenderlo todo. Simplemente estuvo. Y en ese 

acompañamiento me propuso algo que marcó un punto de inflexión. Me habló de una 

constelación familiar. No como una promesa de salvación, sino como una posibilidad de 

movimiento interno. Yo no tenía energía, ni claridad, ni expectativas. Pero tampoco tenía 

alternativas. Cuando se llega a ese punto, uno deja de resistirse. 

Así fue como llegué a esa sala. No buscando respuestas, ni redención, ni explicaciones 

espirituales. Llegué porque era lo único que alguien me ofrecía mientras yo estaba hecho 

escombros. Llegué sin defensas, sin identidad clara, profundamente agotado. Y fue 

precisamente desde ese lugar, sin máscaras ni orgullo, cuando comenzó a revelarse una 

verdad que cambiaría el rumbo de todo lo que vino después. 

 

LA MADRUGADA DE LOS ÁNGELES 

Un día, sin saber muy bien cómo, pude volver a casa. Aquellas paredes que antes eran 

rutina se habían convertido en un territorio extraño. Regresé después de semanas de 

tratamiento, con la mente todavía embotada y un miedo profundo a recaer, a que la 

fragilidad mental volviera a imponerse en mitad de la noche. Estar solo se sentía como 

caminar con extrema cautela, midiendo cada paso. 

Durante meses me costó dormir si El Cardo no estaba cerca. Él fue ancla, presencia y 

sostén. Mientras me reconstruía lentamente, comencé a acudir a terapia. En ese espacio 



clínico, extrañamente cálido y funcional, empecé a ordenar pensamientos, a recuperar 

estructura. No fue una cura inmediata, pero sí un apoyo firme. Un punto de apoyo cuando 

todavía no sabía sostenerme solo. 

Además del acompañamiento terapéutico, la medicación y la presencia constante de El 

Cardo, hubo otro recurso que me ayudó a atravesar ese periodo. Mi fe. No como certeza, 

sino como refugio simbólico. Una fe frágil, temblorosa, pero activa. El Cardo lo veía en 

mis gestos cotidianos, en la manera en que me aferraba a pequeños rituales que me 

devolvían sensación de seguridad y orden. Encendía velas por la noche, no como 

superstición, sino como un gesto íntimo para marcar límites, para recordarme que podía 

habitar la calma, aunque fuera por instantes. 

Dormir se volvió un desafío. Bañarme requería concentración. Cerrar los ojos implicaba 

confianza. El miedo no era una idea abstracta, era una reacción física, un nudo en el pecho, 

una alerta constante. Aun así, encontré en la oración una forma de regularme, de hablar 

en voz baja con algo más grande que yo, como quien necesita apoyo sin saber 

exactamente cómo pedirlo.  

NO BUSCABA RESPUESTAS, SOLO UN POCO DE PAZ, AUNQUE FUERA BREVE. 

El Cardo observaba todo con una mezcla de cuidado y respeto. Veía a un adulto 

vulnerable, sosteniéndose como podía, y no lo juzgaba. No intentaba corregir ni acelerar 

nada. Me permitía transitar el miedo, la fe y la fragilidad sin exigencias. Su presencia 

silenciosa fue una forma profunda de protección. 

Y, poco a poco, algo empezó a cambiar. De manera casi imperceptible. Empecé a trabajar 

de nuevo. La respiración se volvió menos pesada. Los días comenzaron a tener pequeños 

momentos de normalidad. Y una madrugada, en una de esas noches donde el insomnio 

ya no era solo miedo sino también expectativa, ocurrió algo distinto. 

La habitación estaba en penumbra, iluminada por las últimas velas. El aire conservaba el 

aroma del incienso. Tenía en la mano una figura que me había acompañado durante todo 

ese proceso. Y sin buscarlo, sin forzarlo, sin anticiparlo, sentí una presencia interna, una 

conexión profunda con la memoria de mi padre. 

Aquella madrugada no fue una experiencia extraordinaria. Fue un instante de calma, de 

integración, de puente interior. Un momento en el que algo se acomodó en el pecho y 

permitió, por primera vez en mucho tiempo, respirar sin miedo. 

 

LA BUSQUEDA DE LO INVISIBLE  

Además del acompañamiento clínico y terapéutico, también busqué apoyo en un espacio 

de ayuda espiritual. Era un lugar sencillo, sostenido por un sacerdote y un grupo de 

mujeres mayores que ofrecían oración y presencia sin condiciones. Llegaba allí agotado, 

emocionalmente expuesto, con la sensación de estar caminando sin piel. No buscaba 

respuestas elaboradas ni explicaciones complejas. Solo necesitaba sentir que alguien me 

sostenía mientras yo no podía hacerlo. 



Ellas no preguntaban. No pedían contexto ni razones. Simplemente estaban. Su fe era 

directa, casi elemental, y en ese momento eso era suficiente. Me recibían como se recibe 

a alguien que ha llegado demasiado lejos y vuelve sin fuerzas. En ese espacio no tenía 

que justificarme ni demostrar nada. Podía sentarme, respirar y dejar que el tiempo pasara 

sin exigencias. 

Durante esas semanas mi mente estaba atrapada en una sola necesidad: entender. 

Necesitaba comprender qué me había ocurrido, por qué había perdido estabilidad, por qué 

había caído tan profundo y por qué el miedo seguía tan presente incluso cuando el cuerpo 

empezaba a recuperarse. Buscaba explicaciones como quien busca una linterna en una 

habitación oscura, sin distinguir todavía si la luz apuntaba en la dirección correcta. 

Desde ese estado de vulnerabilidad escuché interpretaciones que hoy sé que no eran 

certeras. Explicaciones simbólicas mal encajadas, ideas que trasladaban el origen del 

dolor hacia afuera. En aquel momento no las cuestioné. No tenía fuerza ni claridad para 

hacerlo. Esas palabras encajaban con mi confusión interna y ofrecían algo tentador: alivio 

inmediato. Me permitían pensar que no todo había sido mío, que algo externo había 

tomado el control. Me sostuvieron por un instante, pero también me alejaron del lugar 

donde realmente estaba la raíz. 

Las prácticas espirituales se convirtieron entonces en un refugio ambiguo. Por momentos 

me calmaban, por momentos reforzaban el miedo. Seguía sintiéndolo al dormir y al 

despertar, como una alerta constante en el cuerpo. Aun así, continué asistiendo. No por 

convicción, sino porque necesitaba creer en algo mientras todavía no podía confiar en mí. 

En medio de esa búsqueda confusa ocurrió algo pequeño, casi insignificante en 

apariencia. Un gesto sencillo que no traía respuestas, pero dejaba una pregunta abierta. 

Frente a una imagen religiosa, en un momento de cansancio absoluto, pedí alivio. No pedí 

soluciones ni milagros. Pedí que el peso en el pecho disminuyera. Fue entonces cuando 

alguien pronunció una frase simple, sin solemnidad ni dramatismo, que no comprendí en 

ese instante, pero que quedó suspendida en el aire como una semilla: el dolor no 

desaparece hasta que uno suelta aquello a lo que todavía se aferra. 

No supe qué significaba. 

No supe cómo aplicarla. 

No supe que debía soltar. 

La frase no produjo ningún cambio inmediato. No trajo paz ni claridad. Pero se quedó 

ahí, trabajando en silencio, esperando el momento en que yo pudiera mirarla sin miedo. 

La respuesta no llegó en ese lugar. 

No llegó en la búsqueda desesperada. 

No llegó en el intento de entenderlo todo. 

Llegó después. 

Cuando dejé de buscar. 

Cuando el cuerpo estuvo listo. 

 

CUANDO ALGO DENTRO DE MÍ PUDO, POR FIN, ABRIRSE SIN HUIR. 



LA REDENCIÓN 

Después de aquella madrugada algo en mí cambió. No de forma abrupta ni como un 

milagro inmediato, sino como un peso que empezaba a retirarse del pecho. La respiración 

se volvió más amplia. El cuerpo recuperó ritmo. Y aunque el miedo no desapareció por 

completo, dejó de dominarlo todo. Ya no era una fuerza paralizante, sino una sombra que 

se debilitaba a medida que yo me fortalecía. 

La relación con mi familia, sin embargo, no se recompuso de inmediato. Durante el 

periodo más crítico mis hermanos se mantuvieron a distancia. No supieron cómo 

acompañar lo que estaba ocurriendo y, con el tiempo, entendí que tampoco tenían las 

herramientas para hacerlo. En aquel momento me sentí solo, pero hoy comprendo que 

cada uno estaba atravesando sus propios procesos. La mano que sí estuvo presente, firme 

y constante, fue la de El Cardo. 

Siempre me acompañó cada paso de la recuperación. Estuvo cuando el descanso era 

difícil, cuando las tareas más simples parecían imposibles y cuando la realidad se volvía 

inestable. Fue un punto de referencia seguro en un momento en el que todo parecía frágil. 

Junto a ella apareció también Gilberto, una presencia discreta y generosa que ofreció 

apoyo sin condiciones ni juicios. Ambos formaron una red silenciosa que me permitió 

volver a confiar. 

Después del colapso regresé a mi piso. Traje a mi madre a vivir conmigo. Regresar a mi 

casa fue un gesto simple y profundamente reparador. No necesitó entender cada detalle 

de lo que yo había vivido. Le bastó reconocerme como su hijo. Ese reconocimiento fue 

refugio. Con ella dormía mejor. Respiraba mejor. La convivencia trajo una calma básica, 

esencial, que ayudó a estabilizarme. 

Poco a poco comencé a recomponerme. No de manera perfecta, pero sí con constancia. 

Retomé el trabajo. Recuperé hábitos. Volví a organizar los días. Algunas noches ya podía 

dormir sin rituales de protección. Empecé a imaginar una vida más ordenada y creí, con 

la ingenuidad propia de quien necesita creer, que lo más difícil había quedado atrás. 

 

PERO LA VIDA NO CONFIRMA LA ESTABILIDAD SIN PONERLA A PRUEBA.  

Y fue precisamente cuando me sentía más firme, cuando había retomado rutinas y 

empezaba a reconciliarme conmigo mismo, cuando una parte del pasado volvió a aparecer 

más insistente. 

No como una amenaza inmediata. 

Sino como un desafío pendiente. 

Como una pregunta que aún no había terminado de responder. 

Ese reencuentro no marcó una caída, sino el inicio de una comprensión más profunda 

sobre mis propios límites, mis vínculos y la manera en que necesitaba relacionarme con 

lo que había sido para poder seguir avanzando. 

 



 

EL REGRESO DE LA SOMBRA 

Cuando Borja reapareció yo no estaba tan frágil como en el pasado, pero tampoco tan 

firme como creía. Habían pasado dos años desde el colapso. Dos años de tratamiento, 

reconstrucción lenta, rutinas recuperadas y un regreso cuidadoso hacia mí mismo. Me 

repetía que estaba bien. Que había aprendido. Que lo vivido con él pertenecía a otra etapa. 

Que aquella historia, marcada por el caos y la pérdida de límites, había quedado 

definitivamente atrás. 

Por eso, cuando volvió, no lo viví como una amenaza. 

Lo viví como un recuerdo. 

Vi al hombre que alguna vez quise. 

Vi una parte de mi historia que nunca había sabido dónde colocar. 

Vi la posibilidad, ingenua quizá, de cerrar un ciclo desde un lugar distinto. 

Aún convivía con una pregunta silenciosa sobre lo que había sentido por él. No era amor 

en el sentido clásico, pero tampoco era indiferencia. Era una mezcla de nostalgia, culpa y 

afecto mal nombrado que había quedado suspendida tras el colapso. Mi proceso de 

recuperación había ordenado muchas cosas, pero no todas. Y Borja era una de las que 

seguían abiertas. 

Yo creía que el tiempo nos habría transformado a ambos. Que los años de distancia 

habrían traído claridad, madurez, serenidad. Imaginaba un encuentro limpio, adulto, sin 

riesgo. Un diálogo posible desde otro lugar. Pero bastó poco para entender que el tiempo 

no siempre ordena. A veces solo cubre. 

El reencuentro no fue una recaída ni una caída inmediata. Fue algo más sutil y, por eso 

mismo, más complejo. Un terreno ambiguo donde las certezas empezaron a diluirse. 

Donde los límites que yo creía firmes se volvieron porosos. Donde la conciencia tuvo que 

enfrentarse no a la destrucción, sino a la confusión. 

No era el infierno del pasado. 

No era el abismo de antes. 

Era otra cosa. 

Un lugar intermedio donde uno ya no se pierde del todo, pero tampoco está a salvo. Donde 

sanar deja de ser huir y empieza a ser decidir. Donde la herida no grita, pero tampoco está 

cerrada. Un espacio donde entendí que:  

Algunas historias no regresan para destruirte, sino para  

mostrarte hasta dónde llega realmente tu transformación. 

 

Y fue ahí, en ese punto incierto, donde comprendí que la prueba ya no era sobrevivir. 

La prueba era elegir con conciencia. Ahí comenzó otra etapa. Más silenciosa. Más 

incómoda. Más honesta. 



 

 

 

 

 

 

 

 

El Cardo es un nombre simbólico. 

Detrás de él hay una mujer real 

que prefirió el silencio al nombre propio. 

 
_____ 

 

 



ARQUITECTURADE

Es el segundo movimiento de LINTERNA EN EL FUEGO y aborda el 
derrumbe de las estructuras internas que durante años sostuvieron 
una identidad en tensión. Es un relato autobiográfico que explora el 
impacto del duelo, la pérdida y el desarraigo, y cómo el dolor no 
atendido termina erosionando los cimientos emocionales hasta 
provocar el colapso.

El texto se inicia en un momento de aparente estabilidad, cuando la El texto se inicia en un momento de aparente estabilidad, cuando la 
vida parece estar en orden desde fuera, pero por dentro ya muestra 
grietas profundas. La muerte, la distancia emocional y el silencio 
comienzan a acumular peso, mientras el protagonista intenta 
sostenerse a través de rutinas, vínculos frágiles y decisiones tomadas 
desde la evasión.

La narración avanza mostrando cómo el dolor no elaborado se filtra La narración avanza mostrando cómo el dolor no elaborado se filtra 
en todos los ámbitos de la vida. La confusión, la culpa y la 
necesidad de huir se convierten en una forma de respiración 
cotidiana. Las elecciones dejan de responder a la conciencia y 
pasan a estar guiadas por el miedo a enfrentar la pérdida y la 
propia vulnerabilidad.

El punto de quiebre llega cuando todo se desmorona al mismo El punto de quiebre llega cuando todo se desmorona al mismo 
tiempo: la relación, el trabajo, la estabilidad emocional. La caída 
deja de ser interna y se vuelve visible. No hay control posible ni 
estructuras que sostengan. El cuerpo y la mente entran en un estado 
de fragilidad extrema que obliga a detenerse.

Arquitectura de una caída no narra un fracaso, sino la consecuencia Arquitectura de una caída no narra un fracaso, sino la consecuencia 
inevitable de haber sostenido durante demasiado tiempo una vida 
que ya estaba quebrada. La caída no aparece como castigo, sino 
como revelación: cuando todo se derrumba, se hace evidente qué 
era real y qué solo era una construcción.

 MOISÉS MORAO

UNA CAÍDA 


